**LIBRE ALBEDRIO**.

Selecciones de la Serie de Agni Yoga

Presentado ante la Sociedad de Agni Yoga, 28 de Marzo de 2006.

1. Urusvati, sabe que Nosotros, no aprobamos métodos mecánicos o artificiales para lograr un vínculo con el Mundo Superior. Las mejores cosas vienen naturalmente. En la antigüedad, cuando la naturaleza del hombre era poco cultivada y ordinaria, era necesario emplear ciertos métodos artificiales para disciplinar el libre albedrío, además de crear y apoyar el vínculo con el Mundo Superior. Es muy acertado decir que el hombre puede conocer todos los números, memorizar todos los nombres sagrados y aprender todos los significados secretos del alfabeto, sin embargo, el que el hombre pueda hacer todo esto contribuye muy poco a la evolución de la humanidad.

 Los regalos de la naturaleza son más apreciados cuando ellos son recibidos naturalmente y como resultado de acumulaciones previas. La ciencia se aproximará al Conocimiento Superior a través de dichas observaciones. Es esencial reconocer hasta qué punto la naturaleza asiste a la evolución. El actuar a la fuerza es actuar fanáticamente, o en otras palabras, es actuar en contra de la naturaleza y sólo la conciencia puede revelar cuando uno aprende y trabaja para la humanidad. Supramundano I, 246.

1. Por ninguna causa ni de ninguna manera debería uno violar el libre albedrío de la gente. La Enseñanza de la Luz transforma la vida cuando el espíritu voluntariamente reconoce la necesidad del ascenso. Por lo tanto, no cargues a otros con admoniciones. La gente mejorará y logrará llegar por ellos mismos. Uno puede ver en la historia de la humanidad como el espíritu de la gente encuentra el camino hacia la Luz. Por su luz cada espíritu encuentra el sendero a su propia manera. Muchos son reacios a aceptar todo lo que ha sido propuesto, buscando por sí mismos algún secreto acercamiento a la Verdad. Uno debe ser muy cuidadoso con esos aspirantes independientes; a no todos les gusta seguir el principio de un coro. La observación impulsará las medidas más apropiadas. Sin embargo, uno debe aceptar calmadamente las peculiaridades humanas. Aun los granos de arena difieren entre sí. ¡Pero quienes son los que venerarán la individualidad sino los servidores de la Luz! Así, uno no debería establecer nada a la fuerza. Se ha dicho, “Aunque el día de hoy una persona no busque la Luz, mañana llorará por Ella.” Mundo Ardiente I, 622.
2. La época presente exige condiciones diferentes en todo en la vida. En las Cartas de los Mahatmas, podemos ver cómo Nuestra Indicación, la que ocurrió de acuerdo con el plan más elevado, estuvo muy alejada de las acciones terrenales. La ley del libre albedrío no permite acercarse a las acciones inmediatas. Pero ahora las condiciones del planeta han cambiado, las normas de la ley están tirantes. Nosotros debemos buscar medidas de guía cercana, cautelosamente tensionando la esencia del libre albedrío. Por consiguiente, la tarea se vuelve muy complicada. Hasta las más ligeras transgresiones del libre albedrío conducen a las consecuencias más ramificadas.  Corazón, 578.
3. Urusvati conoce el verdadero significado de las influencias. El ser humano experimenta constantemente los efectos de muchas influencias, desde los rayos astro-químicos y las corrientes cósmicas hasta el flujo de los pensamientos humanos – todo puede elevar o reprimir la conciencia. Se preguntará, “¿cómo entonces puede actuar el libre albedrío si el ser humano está esclavizado por tantas influencias?” Ante esa pregunta tú tendrás que contestar, “El libre albedrío determinará la dirección principal de la actividad del ser humano. Si la voluntad dirige a este a la creatividad del bien y hacia el bienestar común, el ser humano podrá desarrollar un imán tan fuerte que las influencias más poderosas se convertirán en sus ayudantes.” Supramundano IV, 872.
4. Urusvati sabe de la infinitud de todos los procesos mentales. El libre albedrío es uno de estos procesos. La gente usa el libre albedrío incluso para oponerse a las fuerzas cósmicas. No te sorprendas si te digo que aun las leyes cósmicas pueden ser sacudidas por los esfuerzos del libre albedrío, y esta es la razón para tantas desgracias kármicas. En lugar de seguir las direcciones cósmicas, la gente provoca grandes trastornos y por la insistencia de su libre albedrío afectan la armonía del Cosmos.  Supramundano II, 445.
5. En los estallidos de la guerra se ve la manifestación más negativa del libre albedrío. La gente se rehúsa a pensar acerca de las terribles corrientes que ella evoca por el asesinato en masa, tampoco piensa en las consecuencias que ello trae. …Que tristeza Nos da al ver el libre albedrío, el que fue concedido como el Regalo Más Elevado, manifestado de esta horrible e incontrolada manera. Supramundano I, 88.
6. Urusvati conoce el verdadero significado de la obstinación. Algunas personas no entienden la diferencia entre obstinación y libre albedrío, a pesar que existe una clara diferencia. El libre albedrío, cuando se aplica con propiedad, actúa de acuerdo a la ley del ritmo cósmico. Este produce el bien, mientras que la obstinación produce disonancia. Aquel que cae en la obstinación puede causar calamidades inimaginables. Supramundano IV, 899.
7. Urusvati sabe cómo, en las esferas superiores, el libre albedrío se transforma en cooperación con la Mente Cósmica. Para la gente es difícil entender este proceso. Algunos piensan que el libre albedrío se suprime en las esferas superiores mientras que otros piensan que simplemente desaparece. Existen distintas explicaciones, pero es bastante raro encontrar a alguien que comprenda la armonía que ocurre en la consolidación del poder del pensamiento. En este proceso no puede haber ni esclavitud ni coerción – únicamente una sintonía con el Infinito.

De igual modo, a la gente se le hace difícil entender que el libre albedrío también existe en el Mundo Sutil. Ellos no desean reconocer que el Mundo Sutil es como el mundo físico, sino que en otra dimensión. Aquellos que ya han logrado disciplinarse en la vida terrenal y entienden el significado de la armonía, pueden aplicar estos logros en el Mundo Sutil inmediatamente después de cruzar a este. A esa conciencia se le llama alas benditas ya que acelera la evolución. Supramundano III, 467.

1. Urusvati sabe que para la gente es especialmente difícil reconciliar los conceptos aparentemente contradictorios del libre albedrío y de la guía. Algunos piden a gritos la eliminación de la idea de líderes y otros objetan la libertad de la voluntad, más la vida misma revela que sólo el equilibrio permite progresar y adelanta la evolución.

En la vida diaria uno puede ver como ambos conceptos coexisten armoniosamente. El instructor presenta cierta tarea y añade, “aplica todas tus habilidades para hacer mejores decisiones.” Este simple ejemplo ilustra cuan pacíficamente ambos conceptos pueden existir juntos. La guía simplemente desarrolla el libre albedrío y en su momento, el libre albedrío, en su desarrollo, acepta el rol de la guía. Mas todos regresarán a este asunto muchas veces.

Parece que la gente se divide en dos campos irreconciliables. ¡Los amantes del libre albedrío llaman retrógrados a los que siguen instructores y aquellos que se adhieren al principio de la guía llaman destructores a los amantes del libre albedrío! Esos son los malos entendidos que privan a la gente de las mejores posibilidades. Uno debería buscar el concepto unificador que reconcilie estos extremos y contemplar la vida en el infinito, bajo cuya bóveda todos los conceptos están unidos. De esta manera se revelarán medidas que podrán erradicar divisiones arbitrarias.

Es esencial que un verdadero maestro promueva el libre albedrío y que un discípulo prudente, mientras ejercita su libre albedrío, aprenda a valorar la importancia del maestro. Tú puedes notar con cuanta frecuencia Nosotros volvemos a discutir la supuesta oposición de la guía y del libre albedrío. La gente debe aprender a reconciliar estos inseparables conceptos. Un mejor futuro depende de la armonía de los opuestos. Aquellos que no quieren entender esta doctrina beneficiosa se exponen a mucho sufrimiento. El maestro no puede cambiar la obstinación del estudiante si no existe espacio para ejercer la buena voluntad. La buena voluntad es el libre albedrío.

El Pensador decía que “la bondad, la libertad y la belleza viven bajo un mismo techo.” Supramundano III, 485.

1. Urusvati sabe que el libre albedrío vale sólo cuando es verdaderamente libre. Digno de compasión es aquel demente que se imagina libre, cuando en realidad está cargado con todo tipo de grilletes. ¿Puede la voluntad llamarse libre cuando es ciega y sorda y se arrastra en el fango de los prejuicios?

 Alguien preguntará, “¿Qué tipo de vida es aquella cuando a cada paso que uno da se encuentra con la ignorancia en su forma más criminal?” En efecto, la humanidad se ha encadenado a sí misma con grilletes muy pesados. A través de toda su vida, incluso en la cuna, el ser humano está sujeto a patrañas que nada tienen en común con la realidad. Con frecuencia existe más sabiduría en los cuentos de hada que en las opiniones de la gente. En verdad, es inevitable para uno encontrar monstruos desagradables, sin embargo el libre albedrío nos liberará del miedo y nos conducirá más allá de todos los obstáculos.

 La libertad de espíritu es la puerta de entrada al Mundo Supramundano. Toda nuestra vida terrenal puede transformarse a través de la manifestación del libre albedrío. Un hombre libre no disputará con los ignorantes, sino que ofrecerá caridad de tal manera que ellos ni siquiera lo notarán, aunque esta pequeña generosidad los ayudará en su camino al Mundo Supramundano. Todos pasan de esta manera y el libre albedrío es un sabio líder. Pero asegúrate que el libre albedrío sea verdaderamente libre.

 El Pensador advertía, “No vuelvas el regalo luminoso del libre albedrío en algo demencial.” Supramundano IV, 778.

1. También se ha dicho, “Las medidas del karma de un hombre confirman su medida de libre albedrío.” Esto quiere decir que la calidad del karma revela el alto o bajo nivel de la voluntad de una persona. La voluntad es el factor y creador principal de todo lo que existe. Así, el hombre es castigado o recompensado, no por Fuerzas Superiores, o por la Divinidad, sino que es arrastrado a éste o aquél ambiente o esfera sólo por la afinidad de los átomos que entran en el remolino de su aura con los átomos de las esferas correspondientes. Se dice que el karma no puede sobrecargar a un cuerpo armonioso; por consiguiente, esforcémonos para perfeccionar nuestras energías. El perfeccionamiento nos conducirá al equilibrio, a la armonía. Cartas de Helena Roerich II, 08 Junio, 1936.
2. Considero necesario para Nosotros que proporcionemos simplemente oportunidades, pues el libre albedrío no debe violarse. ¡Quién lo desee entenderá! Las fórmulas explícitas no se deben dar nunca. Debe haber lugar para el libre albedrío. Agni Yoga, 220.
3. Nosotros volvemos muchas veces al concepto de la decisión voluntaria. Esta es la más importante condición de la disciplina. El más mínimo pensamiento de imposición destruye todos los logros. No sólo el Maestro no empuja al discípulo, sino que este no debería empujarse a sí mismo. La disciplina del Bien es un gozo auto-generado. Supramundano III, 559.
4. Nosotros debemos hablarle a la gente sobre su libre albedrío y no dejarlos con la idea que el libre albedrío no tiene ningún valor. El libre albedrío es el regalo más grande y ha llegado el momento para que la gente aprenda como usarlo.

El Pensador enseñó acerca del libre albedrío, el que puede hacer al hombre divino. Supramundano II, 258.